
Rpla Parola in cammino
Ester Abbattista

VIII domenica 
del tempo ordinario
Sir 27,5-8; Sal 91 (92); 1Cor 15,54-58; Lc 6,39-45

il Regno -  A n n o  L i t u r g i c o  C 9 2025

UNA SAPIENZA DI «IERI»  
CHE ILLUMINA L’OGGI E IL DOMANI

Il Vangelo di oggi ci pre-
senta una serie di massime pro-
verbiali, frutto di una sapien-
za che non ha tempo, perché 
esprime qualcosa che è proprio 
dell’esperienza umana, del vi-
vere in relazione e dell’arte del 
costruire quello che oggi pos-
siamo chiamare civiltà. 

Prendiamo la prima massi-
ma: «Può forse un cieco guidare 
un altro cieco? Non cadranno 
tutti e due in un fosso? Un di-
scepolo non è più del maestro; 
ma ognuno, che sia ben preparato, sarà come il suo maestro».

Si parte da una constatazione che di fatto non è del tut-
to ovvia, altrimenti non ci sarebbe bisogno di esprimerla. 
Il problema infatti è che spesso chi pretende di «guidare» 
un «cieco» non sa di esserlo a sua volta. Il senso è proprio 
«racchiuso» nel concetto di visione, e la visione, a sua volta, 
è data dalla consapevolezza del limite, una consapevolezza 
che si allarga e si estende – proprio come una «visione» – in 
proporzione alla conoscenza. Ecco perché il seguito della 
massima parla di discepolo e maestro.

Maestro è chiunque sia «ben preparato», chiunque ha 
una visione più ampia, che gli deriva da una maggiore co-
noscenza e, proprio per questo, è in grado di «guidare» e 
di insegnare ad altri. Tutto questo, che può sembrare così 
semplice e persino banale, purtroppo non lo è affatto, dato 
che i criteri con cui anche oggi si scelgono e si seguono del-
le «guide» sono molto raramente quelli che si basano sulla 
loro preparazione e conoscenza. Come scriveva il Qohelet 
tra il III e II secolo a.C., «Il peggio che ho visto sotto il sole 
è l’errore commesso da chi governa, con gli stolti posti in 
posizioni elevate e i sapienti umiliati» (Qo 10,6). 

Quando poi la «cecità» è dilagante, allora il problema 
si acuisce, perché in un mondo di «insipienti» albergano i 
«tuttologi» e difficilmente le persone sono in grado di di-
stinguere o hanno i mezzi per verificare se un’affermazione, 
una «visione», un testo sia autorevole o meno, dato che non 
conta «la preparazione» in quel determinato campo – e di 
conseguenza la qualità del contenuto trasmesso – ma l’im-
magine, il «nome», la «fama» e chi più ne ha più ne metta… 

Passiamo alla seconda massima: «Perché guardi la pa-
gliuzza che è nell’occhio del tuo fratello e non ti accorgi 

della trave che è nel tuo occhio? Come puoi dire al tuo fra-
tello: “Fratello, lascia che tolga la pagliuzza che è nel tuo 
occhio”, mentre tu stesso non vedi la trave che è nel tuo 
occhio? Ipocrita! Togli prima la trave dal tuo occhio e allora 
ci vedrai bene per togliere la pagliuzza dall’occhio del tuo 
fratello». Siamo sempre nel campo semantico del «vedere», 
ma questa volta in prospettiva relazionale.

I difetti che vediamo negli altri, anziché farci da spec-
chio e aiutarci a compiere un’analisi introspettiva, ci «dis-
traggono» da una retta visione dei nostri limiti o mancanze 
e ci permettono di «trasferire» le nostre «travi» negli occhi 
degli altri. Così appaiono sempre macroscopiche le «man-
canze» o gli errori degli altri nei nostri confronti e sempre 
più impercettibili i nostri sbagli o i nostri torti. Il problema 
più grande è quando queste dinamiche non coinvolgono 
solo singole persone e relazioni, ma diventano un modus 

operandi a livello di popoli e 
di stati, costituendo la base di 
propagande ideologiche atte 
ad alimentare conflitti che non 
conoscono fine.

E arriviamo così all’ultima 
serie di massime, tutte incen-
trate su ciò che ci porterà il 
futuro: «Non vi è albero buo-
no che produca un frutto cat-
tivo, né vi è d’altronde albero 
cattivo che produca un frutto 
buono. Ogni albero infatti si 
riconosce dal suo frutto: non si 
raccolgono fichi dagli spini, né 

si vendemmia uva da un rovo. L’uomo buono dal buon te-
soro del suo cuore trae fuori il bene; l’uomo cattivo dal suo 
cattivo tesoro trae fuori il male: la sua bocca infatti esprime 
ciò che dal cuore sovrabbonda». A prima vista sembra che 
ciò che viene affermato sia un destino ineludibile, una sorta 
di determinismo da cui non si può uscire: una realtà catti-
va – sia esso un albero, una vite o il cuore di una persona 
umana – non può che produrre qualcosa di «cattivo».

Se questo è vero – e credo che almeno per quello che 
riguarda l’esperienza agricola sia inconfutabile –, è vero 
anche ciò che in profondità tale affermazione vuole dire. 
Perché ci siano buoni frutti l’albero va coltivato, va curato, 
a partire dal terreno, dalla potatura dei rami e così via. Ciò 
che vale per la natura vale anche per una comunità di perso-
ne, per un popolo, per una nazione e per tutti quei popoli e 
nazioni che si riconoscono all’interno di una comune civiltà.

La formazione delle persone è l’investimento più impor-
tante, delicato e «fruttifero» che ogni collettività ha il dovere 
e il compito di portare avanti. Un investimento costoso, che 
non produce rapidi guadagni e neanche risultati quantifica-
bili, ma che solo può assicurare all’essere umano la possibi-
lità e le condizioni per costruire una convivenza pacifica e 
rispettosa dell’alterità, della diversità.

Quanti soldi si spendono al mondo per una formazione 
«corretta» delle nuove generazioni? Una formazione che 
non metta delle armi in mano a bambini, che non proponga 
visioni unilaterali, che non alimenti l’odio o la vendetta, che 
non si basi su logiche di potere e di corruzione, che non pre-
tenda di abolire perché estranei alla propria fede immagini, 
opere e patrimoni culturali del territorio dove si vive, una 
formazione che promuova la vita e che porti «buoni frutti».

Pieter Brueghel il Vecchio, La parabola del cieco, 1568. Napoli, Museo nazionale di Capodimonte.


